
OVIDIUS UNIVERSITY - CONSTANTA 

THE FACULTY OF ORTHODOX THEOLOGY 

 

 

 

 

PhD THESIS 

ABSTRACT 

 

 

 

 

SCIENTIFIC COORDINATOR: 

Pr. NICOLAE V. DURĂ, PhD, Univ. Professor 

 

PhD APPLICANT: 

Pr. Leonte Ovidiu Ioan 

 

 

 

CONSTANTA 2012 

 

 



  2

 

 

ORDINATION MYSTERY 

ACCORDING TO THE ORTHODOX AND ROMAN-

CATHOLIC CANONICAL LEGISLATION AND DOCTRINE 

 

 

 

 

SCIENTIFIC COORDINATOR: 

Pr. NICOLAE V. DURĂ, PhD, Univ. Professor 

 

PhD APPLICANT: 

Pr. Leonte Ovidiu Ioan 



  3

CONTENTS 

 

 

Abbreviations 

Introduction  

 

Part I. The Holy Mystery of Ordination According to the Canonical Legislation and 

Doctrine 

 

A. The Holy Mystery of Ordination in the Old Church. Stages of the Priesthood of Divine 

Establishment 

 

B. Canonical Customs and Norms in the First Millennium Regarding the Holy Mystery of 

Ordination 

a. Requirements for Clergy Acceptance 

1. Religious Requirements 

2. Gender of the Priesthood Candidates  

3. Christian Orthodox Membership 

4. Free Choice for Ordination 

5. Moral Requirements 

6. Intellectual and Cultural Background 

7. Physical Requirements 

 

b. Canonical Ages for Clergy Acceptance 

1. Age of Bishop Ordination 

2. Age of Presbyter Ordination 

3. Age of Deacon Ordination 

 

c. Modality of Administration of the Holy Ordination Mystery 

1. Administration of the Holy Ordination Mystery 

2. Bishop Ordination 

3. Priest Ordination 

4. Deacon Ordination 

 

d. Canonical Effects of Ordination 

1. Canonical Effects of Ordination 

2. Clergy Civil Status after Marriage  

3. Clergy Remarriage 

 

e. Punishments for the Divinely Established Clergy (Bishops, Priests, and Deacons) 

1. Infringements of the Ecclesial Laws 

2. Damnation and Excommunication  

3. Deposition  

4. Defrocking  

5. Anathematization  

 

Part II. Ordination According to the Roman-Catholic Church 

 

A. Ordination in the Light of the Latin Canonical Codex 

 



  4

a. The Mystery of the Holy Ordination According to the Latin Canonical Codex 

 

b. Priesthood Mystery Grantees 

 

c. Requirements Needed for Ordination Candidates 

1. Religious Requirements 

2. Free Choice for Ordination 

3. Christian Roman-Catholic Membership 

4. Theological-Cultural and Juridical-Canonical Background 

5. Physical Requirements  

6. Moral Requirements 

7. Requirements that Precede the Holy Mystery of Ordination 

 

d. Draw-Backs for Priesthood Mystery 

 

e. Dispensation  

 

f. Celibacy in the Roman-Catholic Church  

 

B. The Relationship between the Eucharist and the Jurisdiction 

a. Clergy Jurisdiction According to the Latin Canonical Codex 

b. Papal Primacy 

c. Papal Infallibility  

 

Part III. Evaluation of the Canonical Legislation and Doctrine of the Two Churches 

(Orthodox and Roman-Catholic) Regarding the Ordination Mystery 

a. Evaluation of the Orthodox Canonical Legislation and Doctrine 

b. Evaluation of the Roman-Catholic Legislation and Doctrine 

c. The Holy Mystery of Ordination in the Dialogue between the Orthodox and Roman-

Catholic Churches 

 

Conclusions  

Bibliographical References 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  5

 

Numerous studies and works have been written about the Ordination Mystery, both in 

the Orthodox and the Roman-Catholic Churches. However, few such works have canonical 

contents, most of them in the Orthodoxy. Besides, we do not have yet any comparative 

canonical study about Ordination, which is a serious gap and represents an obstacle for the 

scientific approach on the evaluation of the outputs obtained from the Orthodox-Roman-

Catholic dialogue. Certainly, when we shall only have available the Compared Sacramental 

and Canonical Law we will be able to make the objective and fully understood evaluation of 

the canonical doctrine regarding the administration of the Holy Mysteries within the two 

Churches, i.e. The Orthodox Church and The Roman-Catholic one. Nevertheless, based on 

the complete understanding of such facts and urged by the outspoken wish of bringing the 

constructive contribution to the reunification of the two Churches, I put up myself for the 

close investigation of the canonical legislations of the two Churches. The output of this 

investigation is intended to be the object of my PhD Thesis.  

The Thesis is based on first-hand works; first of all, I investigated the text of the 

canonical legislation of the two Churches; afterwards, I studied the comments made by old or 

present-day canonists, some of them known in the Eastern and Occidental world (e.g. 

Balsamon, Zonara, Aristen, Nicodim Milas, Liviu Stan, etc.)
 1

. At the same time, I used the 

comments of some Roman-Catholic canonists in order to analyse the text of the Roman-

Catholic Canonical Code (e.g. Professors Juan Luis Acebal, Federico Aznar, Teodora I. 

Jimenez Erresti, Luigi Chiapetta, A. Soria Vasco, H. Laplane, R. P. M. A. Chueca, etc.). 

The preparation of my PhD Thesis has also been based on the methods, techniques, 

and procedures used in any scientific approach, because the elements of the scientific 

methodology are the instruments that the competent investigator works with, in order to have 

the permanent control on the subject
2
. Besides, such elements are known as the instruments 

of every investigator attached to the discipline that he studies and the implications that the 

results of his work could have
3
. 

                                                            

1  Cf. Cătălina Mititelu, Consideraţii privind izvoarele Dreptului canonic ortodox, in AUO, Constanța, VI 

(2008), n. 1. 

2  Cf. Tatiana Salma-Cazacu, Introducere în psiholingvistică, Bucureşti, 1968, p. 108; Nicolae V. Dură, 
Cătălina Mititelu, Regulamentul privind organizarea şi desfăşurarea studiilor universitare de doctorat în 
cadrul  Şcolii doctorale a  Facultăţii de Teologie, in AUO, Constanța, VII (2009),  nr. 1, p. 437-444. 

3  Cf. Teodor M. Popescu, Îndrumări metodice de lucru pentru studenţii în teologie, in ST, VIII (1956). n. 7-

8, p. 498-499; Ştefan Lupu, Ghid practic pentru elaborarea unei lucrări ştiinţifice în teologie, Ed. 

Sapienția, Iaşi, 2000, p. 20-25. 



  6

In order to help the reader to easily understand the contents of my PhD Thesis and 

become familiar with the topics, I considered as necessary to present in the paragraphs below 

a number of explanations of the specific precepts. 

Our Saviour Jesus Christ entrusted the Ordination Mystery to His Apostles. The 

bishops as followers of The Holy Apostles put their hands on the candidates and �entitle them 

to share the Godly Mysteries and work for the humankind salvation�
4
. 

The Ordination is performed inside the Holy Altar; it confers the candidate the 

Godly Grace to administrate the Holy Mysteries. The Ordination can only be legal if 

performed according to the obligatory universal canonical provisions
5
. 

The Ordination has indelible character, i.e. it is ineffaceable (cannot be undone), as 

provided by the canons Apostolic 68 and 48 Cartagena: �If a Bishop, Presbyter, or Deacon 

will have the second Ordination from someone � The 68 Apostolic Canon says � both of 

them should be defrocked, except the situation where the first Ordination has been performed 

by heretics, as those who are baptized and ordained by such persons are not allowed to be 

considered faithful nor clerics� (Can. 68 Ap.)
 6
. 

Therefore, we should remember that the Ordination Mystery cannot be repeated, 

according to the Apostolic Canon 68 and Cartagena 48, and those who were baptized or 

ordained by heterodoxies should be baptized and ordained again to become Orthodox. In this 

respect, we should remember as well that, according to the Orthodox practice and doctrine 

The Orthodox Church recognizes as valid the ordinations performed by the Roman-Catholic 

and Non-Chalcedon Churches
7
.  

The Holy Mystery of Ordination should be administrated for each dignity, starting 

from the lowest to the top ones, taking into consideration the suitable periods of time that 

allow the best observation of the candidate�s capacity and assiduity to obtain the next rank
8
. 

In this regard, the Fathers of The Sardica Synod considered that �... it is needed ... to 

thoroughly and diligently quest ... not to be granted the Bishop rank before someone acquires 
                                                            

4  Nicodim Milaş, Drept bisericesc oriental, Trad. Dimitrie I. Cornilescu and Vasile S. Radu, Ed. Guternberg, 

Bucureşti, 1931, p. 222; see also, Liviu Stan, Legislația bisericească și valoarea ei canonică, in MO, VI 

(1954), Craiova, n. 11-12, p. 598-617. 

5  Ibidem. 

6  Apud  Ioan N. Floca, Canoanele Bisericii  Ortodoxe, note și comentarii, edit. III, Sibiu, 2005, p. 45. (Note: 

all canons cited within the pages of our PhD Thesis are excerpted from this Canonical Collection). 

7  See the comment on the Apostolic 68 Canon by Ioan N. Floca, (Canoanele Bisericii..., p. 45). About the 

Non-Chalcedon Churches, see the study published by Prof. Nicolae V. Dură, Dialogul teologic între 
Biserica Ortodoxă și Bisericile Vechi-Orientale. Rezultate și perspective, in vol. Autocefalie și Comuniune. 

Biserica Ortodoxă Română în dialog și cooperare externă (1885-2010), Ed. I.B.M.B.O.R., București, 2010, 

p. 272-297. 

8  Cf. Can. 10 Sard; Can. 17 al Sinodului Constantinopolitan din 861. 



  7

the ranks of Reader, Deacon, and Presbyter, because each rank should prove the candidate�s 

assiduity to be worthy of making the next step to the high position of Bishop. And each step 

would be considered according to specific periods of time, certainly not very short ones, 

which allow the knowledge of his faithfulness and the integrity of his habits and his decency. 

And as soon as he is considered worthy of the Godly Priesthood, he should be glad of the 

great honour� (Can. 10 Sardica)
9
. 

The periods of time needed to be elapsed for each step has been provided since the 

apostolic epoch (cf. Can. 80 ap.), and confirmed by the ecumenical legislation (cf. 2, 14 I ec., 

15, VI ec). 

The same canonical provision of the primary Church has also been confirmed in the 

works of The Ninth Local Synod held in Constantinople in 861, also known as The Second 

First Synod. Amongst other provisions the canon 17 of this Synod stipulates the obligation 

that the Ordination should be performed �in accordance with the Church customs� and should 

be based on �the hierarchic steps after fulfilling for each stage the time established by the 

law� (can. 17)
10

. 

The Ordination should be publicly performed, in front of the audience
11

 and the 

clergy during the Holy Liturgy
12

, usually on Sundays
13

, in such a way that as many faithful 

persons could attend the ceremony. At the same time, the candidate that becomes a clergy 

person through Ordination is not allowed to leave this honour as he wishes, because �the 

mystic consecration of the clergy to serve the Church is considered irrevocable ... and the 

return of the man to the worldly activity is perjury to God, change of consciousness, and 

debasement of the spiritual service in the benefit of the worldly one�
14

. 

According to the apostolic canonical provisions every step taken in Ordination is 

the exclusive competence of the bishop (Cf. 1, 2 ap; 4 I ec.; 3 VII ec; 6 Sard; 13, 49, 50 cart. 

etc.), �and he is only allowed to transfer this competence to someone having the same 

spiritual rank, i.e. to another bishop or archbishop; ... while the ceremony of �hirotesie� 

(hands-putting) can be delegated to the presbyter, ... only inside monasteries, where the 

                                                            

9  Apud Ioan N. Floca, op. cit., p. 260-261. 

10  Ibidem, p. 348. 

11  Cf.  Constituţiile apostolice, Cartea VIII, cap. 4, apud Nicodim Milaş, Drept bisericesc�, p. 223. 

12  Cf. Can. 5 Laod. 

13  Vezi Constituţiile apostolice, Cartea VIII, cap. 4, apud Nicodim Milaş, op. cit., p. 224. 

14  Nicodim Milaș, op. cit., p. 224. 



  8

abbots if they are at least hieromonks can perform this step to readers or even hipodeacons 

for their monastery�
 15

 (canonul 14 VII ec.; 6 Nichifor Mărturisitorul). 

The �hirotesie� is �the act performed outside the Altar; the candidate is included in 

the hierarchy, but is not granted with the possibility to administrate The Holy Mysteries�
16.

 It 

is not sure when the hirotesie has been established, but we can admit that it was in the 2
nd

 or 

3
rd

 centuries when the lower ranks have occurred, as hipodeacons, anagnosts, psalm-readers, 

and acolytes (only in the Occident), along with the exorcists, gate-keepers, or deaconesses
17

, 

because this act represents the promotion into this ranks. Later on, when the evolution of the 

Church life has resulted in the establishment of the administrative and honorific ranks, the 

hirotesie has also been performed for granting these ranks. 

At present, the hirotesie is performed as service for promoting the candidates into 

the lower hierarchic ranks (e.g. hipodeacon, reader, psalm-reader, exorcist etc.), as provided 

by the Canon 24 Laodicea. At first, the deaconesses and the virgins were also considered a 

included in the lower ranks (cf. Apostolic Constitutions, 3, 11; 3, 16; 8, 19 etc.), with the 

express specification that the hirotesie of such ranks was the exclusive competence of the 

bishop. 

The same act is performed for granting the honorific ranks to the ministers for their 

outstanding pastoral contributions (sakellarios, iconomos, and stavrophoros � for parish 

priests, protosingel and archimandrite � for monk priests), as well as for the administrative 

church positions (archpriest, councillor, abbot, or prior). The status of father confessor is also 

granted through hirotesie, as this rank does not represent a special spiritual gift, but the 

entitlement for the administration of the Holy Confession
18

 (cf. can. 102 Quinisext). 

According to the canonical teaching of The Eastern Church, the members of the 

clergy that grant the divine ranks are invested with spiritual power through the Mystery of 

Ordination, under its three-folded aspect, i.e. of teacher, sanctifier, and leader; each clergy 

person, appointed through hirotesie or Ordination, regardless the hierarchic rank or the 

position in the church administration, are under certain rights and obligations stipulated by 

                                                            

15  Ioan N. Floca, op. cit., p. 8-9. 

16  Nicodim Milaş, Drept bisericesc�, p. 222. 

17  Cf. Constantin Dron, Canoanele  apostolice, Ediția 2, Vol. I, Ed. Cărţilor bisericeşti, Bucureşti, 1933, p. 25; 

see also, Ciprian Iulian Toroczkai, Rolul diaconițelor și problema hirotoniei femeii, in RT, 2011, n. 3, p. 

183-185; Bolfă-Otic Victoria, Diaconesele în episctolele pauline, in Theologica catholica, LIII (2008), n. 2, 

p. 42-45; Idem, Mărturii despre diaconesele antice în înscripții, in Theologia Catholica, LIII (2008), nr. 1, 

p. 29-39.  

18  See Nicolae V. Dură, Taina Sfintei Mărturisiri în lumina dispoziţiilor şi  normelor canonice ale 
Bisericii Ortodoxe; în Mitropolia Moldovei şi Sucevei, nr. LIX (1983), n. 4-6, p. 248-270. 



  9

canons (cf. can. 39 ap.; 9, I ec.; 33 VI ec.; 6 Sard. etc.), which maintain �... the order and 

overall agreement�
 19

. 

Certain Holy Fathers belonging to the ancient church, e.g. Saint Basil of Caesarea, 

made clear distinction between the �schism� and the �illegal assembly�. �It is considered as 

schism � the Saint underlined � those having different understandings about certain aspects 

and questions that could be corrected from the Church point of view; illegal assemblies are 

the groups of disobedient presbyters or bishops and untaught crowds; if someone was found 

as fallen in mistake and removed from service because he disobeyed the canons, he assigned 

himself primacy; other persons went together with the one fallen in mistake leaving the 

genuine Church (Orthodox), and this is the illegal assembly; again, schism is when someone 

is different from the Church as regards the repentance� (can. 1 Saint Basil of Caesarea)
20

. 

As some canonists defined, there are two types of Schism: confessional and 

ecclesial. The confessional schism is �the separation from the Church because the different 

understanding of certain objects less important for the ecclesial teaching or aspects that could 

be easily reconciled�
21

. The same canon understands and defines the ecclesial schism as �the 

refusal as regards the obedience to the legal church authority�
22

. 

The punishments provided by canons for the first type of schism depends on the 

degree of transgression from the Church teachings; for the second schism the canonical 

legislation stipulates the deposition for the clergy and the excommunication for the lay 

persons (Cf. can. I Basil of Caesarea, 31 ap.; 5 Antioh.; 10, 11 Cartag.; 13, 14, 15 of the 1
st
 

2
nd

 Constantinople Synod, etc). 

The Project of my PhD Thesis includes three main parts, which present the 

canonical institution of Ordainment in the light of the canonical legislation, under the 

Orthodox canonical doctrine, and the Roman-Catholic one. Certainly, the comparative 

evaluation of the canonical legislation belonging to the two Churches took into consideration 

both the classic comments (Balsamon, Zonara, and Aristen), and the opinions of the 

Orthodox and Roman-Catholic canonists in relation with the canonical doctrine of the first 

millennium. 

From the very beginning, I should emphasize that the text of the three chapters 

offers the more or less competent reader the possibility of understanding both the importance 

                                                            

19  Nicodim Milaş, Drept bisericesc�, p. 196. 

20  Ioan. N. Floca, op. cit., p. 375-376. 

21  Apud Nicodim Milaș, Drept bisericesc�, p. 401. 

22  Ibidem. 



  10

and the actuality of the subject taken into discussion. Nevertheless, it is well-known that the 

Mystery of Ordination together with its ecclesial and canonical implications are included in 

the agenda of the theological dialogue between the Orthodox and Roman-Catholic Churches, 

from which we shall hopefully have successfully outputs. The double aspect, i.e. the 

importance and the actuality of the subject, was the one that has motivated us in selected the 

topics, which we have treated keeping in mind the intention of bringing a contribution (on the 

extent of our possibilities) at the common effort directed to the reconstruction of the Christian 

unity, which needs the profound knowledge of ecumenical legislation and doctrine regarding 

the Priesthood Mystery, i.e. the Ordination, and ipso facto the ecclesial and canonical 

implications of this Mystery (the apostolic succession, the communion �in sacris�, the 

confession of the same Orthodox Faith as it was formulated by the Holy Fathers of the 

Ecumenical Church in the first millennium, etc.). 

The importance of this subject is also under the sign of the existence of parallel 

canonical jurisdictions (e.g. in Ukraine) and the disputes on the jurisdiction priorities on the 

population living outside the borders. The evolution of the relationships between the 

Orthodox and Roman-Catholic Churches enhance the importance and actuality of this 

subject. For example, the Primate of The Roman-Catholic Church has recently given up the 

title of Patriarch of the Occident that the ecumenical legislation had conferred (cf. can. 36 

Quinisext). We also consider salutary the dialogue between The Orthodox Church and The 

Old Oriental (Non-Chalcedon) Churches, as well as The Orthodox Church and certain 

Protestant Church (Lutheran, Anglican, etc.), and last but not least between The Orthodox 

Church and any other church that claims Eucharistic priesthood.  

The first part of the Project includes the analyses of �The Holy Mystery of 

Ordination according to the Orthodox Canonical Legislation and Doctrine, which has been 

separated at its turn in several subchapters.  

In the first chapter of this part I made an attempt to present the way that the Holy 

Mystery of Ordination has been understood and administrated to the clergy of divine origin in 

the Ancient Church, i.e. since the Saint Apostles till the epoch of the Ecumenical Church. 

Therefore, I have also presented the way the Church has been organized during the inception 

phase, along with the specifications regarding the position of the bishop in the local Church. 

The biblical and historical information corroborated with the liturgical and 

canonical data of the pre-Nicaea Church (The Apostles� Constitutions, The Apostolic 

Tradition, The Apostolic Canons, etc.) reveal that around the year 50 AD the Church of 

Jerusalem is already structured according to very precise hierarchy based on ranks established 



  11

on divine reasons. Saint Apostle Paul together with Barnabas and a handful of faithful 

persons initiated the discussion with the Apostles and Priests of Jerusalem in order to clarify 

the modality of including the pagan population into the Church (cf. Acts of Apostles, cap. 

XV, 1-2)
23

. Finally, in the same Church and period of time we find the deacons as the third 

rank of divine establishment (cf. Acts of Apostles, cap. IV). 

In the second chapter I presented �the canonical provisions and norms in the first 

millennium regarding the Holy Mystery of Ordination�, subjected to critical and objective 

analyses in the light of the canonical tradition and doctrine of the Eastern Orthodox Church. 

Amongst others, special attention has been paid to the conditions of acceptance in 

the clergy, as provided by the canonical legislation in the first millennium. Certainly, the 

references to the canonical literature are present as well, always evaluated in the light of the 

canonical Orthodox doctrine. 

The same methodology has been used in the presentation of the canonical age 

required by the clergy acceptance according to the three steps of divine establishment 

(bishop, presbyter, and deacon). The canonical status of each step has been analysed based on 

the canonical legislation and doctrine. This chapter � as all the rest of the Thesis � contains 

numerous quotation notes taken from the theological literature (with biblical or patristic 

contents) and historical one (ecclesial). 

The third chapter describes the administration of the Holy Mystery of Ordination on 

the three stages of divine establishment, underlining the canonical effects and ipso facto the 

conditions where such effects disappear. This chapter includes as well the comments of 

consecrated canonists that are useful to distinguish the difference between the Orthodox 

Ordination and the heterodox one; certainly, I underlined as well the differences between the 

Eucharistic priesthood transmitted through the Ordination Mystery in the Orthodox Church 

and the forged priesthood offered by the so-called churches that are not built on Apostles� 

succession. 

The fourth chapter of the first part contains the description of the canonical effects 

of the Ordination. In this respect, I made specifications on the juridical and canonical status 

of the clergy, with reference to the both canonical and civil legislation in the first millennium, 

aiming at establishing the juridical-canonical status of the unmarried clergymen; this aspect 

has also been debated in the works of the Holy Synod of our Church. 

                                                            

23  Cf. Dumitru Pintea, Câteva consideraţii cu privire la ierarhia bisericească în veacul apostolic, în MB, 

XXXVI (1986), nr. 3, p. 14. 



  12

The last chapter of this first part presents the punishments provided by the 

canonical legislation for the clergymen of divine establishment guilty of serious 

infringements of the ecclesial legislation. Obviously, we have paid special attention on the 

four main punishments, i.e. excommunication, deposition, defrocking, and anathema. 

Certainly, this first part was intended to present the Holy Mystery of Ordination as 

it is provided by the legislation and doctrine of the Orthodox Church, to obtain the better 

understanding of the same aspects of the Roman-Catholic Church, which represent the 

subjects of the second part of the PhD Thesis Project. 

Indeed, the second part describes the Holy Ordination Mystery as mentioned by the 

text of the Latin Canonical Codex, enforced on January the 25
th

, 1983. I should also add that 

the analyses and evaluation of this legislation regarding the Holy Ordination Mystery was not 

an easy task at all, considering the numerous notations and references to the Roman and 

Papal legislations. Besides, it is well-known that such legislation cannot be understood 

without its integration in the context of the Roman-Catholic ecclesiology and the 

investigation carried out by the canonists of this Church. In their approach, the canonists 

bring important historical, canonical, liturgical, etc. data regarding the Priesthood, the 

Ordination, the relationship between the divine establishment and the jurisdictional hierarchy, 

i.e. between the bishop and the Pope and so on. 

I should also emphasize that the Latin Canonical Codex roughly presents the same 

provisions regarding the candidates to the Priesthood Mystery, the required conditions for 

Ordination, the impediments, etc. However, there are distinctions between the two codexes, 

e.g. the dispensation, the celibacy, and the relationship between the Eucharist and jurisdiction 

along with the canonical and juridical consequences. As regards the relationship between the 

Eucharist and the jurisdiction, this can be considered as the real �causa dirimens� of the 

ecumenical Church unity, because the affirmation of the prominence of the jurisdiction on the 

Eucharist resulted in the dogmatization of the Papal primacy in the Roman-Catholic Church 

and ipso facto the inherent consequence of papal infallibility.  

Naturally, the third part includes the evaluation of the canonical legislation of the 

two Churches as regards the Ordination Mystery. This part also analyses the contribution of 

this Holy Mystery to the theological dialogue between the Orthodoxy and the Roman-

Catholic Church, from canonical point of view. 

The final part of our PhD Thesis in structured in accordance with the usage of the 

scientific work under the title �Conclusions�. First of all, we attempted to raise again the 

reader�s interest in the structure of our work and the key-ideas that represented the general 



  13

guidelines of our approach. At the same time, we reiterated and reaffirmed the important 

aspects of the Orthodox and Roman-Catholic Doctrines. The critical evaluation could easily 

result in the proper understanding of the aspects that make the difference between the two 

Churches as regards the Mystery of Ordination and generally the Eucharistic Priesthood, 

which is the very fundament of each ecclesial communion. Certainly, the Conclusions also 

contain literary references that are useful for the better understanding of the canonical 

doctrine and the ecclesiology of the two Churches in terms of Eucharistic and jurisdictional 

hierarchy. 

The study of the text of canonical legislations of the two Churches corroborated 

with their canonical doctrine revealed a number of remarks and aspects that have not yet been 

included in the literature. Such remarks, observations, and aspects could also be considered as 

personal contribution, though modest, to the Romanian literature dealing with such topics. 

Anyway, the study of this canonical legislation offers some guidelines to the reader interested 

in the canonical legislation about Ordination, guidelines that should always be related to the 

Orthodox Canonical Doctrine. 

As regards the objectiveness of our research works, we should appreciate that it has 

always been permanent preoccupation, as we have always been guided by the old principle 

belonging to the scientific approach, which compels the proper analyses and evaluation of the 

documentary evidence �sine ira et studiu�, i.e. objectively. Certainly, such objectiveness is 

limited when the author belongs to a specific Church or Confession, which forces him or her 

to maintain within the limits imposed by this doctrinal and canonical limitation. It is well-

known that in Orthodoxy these limits are stated and maintained in accordance with the Holy 

Canons of the first millennium Church; in the �sister� Roman-Catholic Church
24

 the 

limitations are also under the compulsoriness of the Canons, i.e. the text of the present-day 

Canonical Codex enforced in January 1983 by the supreme authority (the Pope), thus 

remaining the fundament of the Latin Church legislation
25

. 

 

KEYWORDS : 

Canonical Legislation and Doctrine, Administration of the Holy Ordination Mystery, Orthodox 
Church, Roman-Catholic Church  
                                                            

24  Cf. Acta Apostolicae Sedis, LIX (1967), p. 1057. 

25  See Constituția Apostolică, Sacrae disciplinae leges, a papei Ioan Paul II, din 25 ianuarie 1983, in Codul 

de drept canonic, trad. în limba română de Pr. I. Tamaș, Iași, 1995, p. V-XII. See also, Codul de drept 
canonic (latin). Principiile ecleziologico-canonice enunţate de Constituţia Apostolică ,,Sacre Disciplinae 
Leges�, in O, LIII (2002),  nr. 1-2; în AFTO, Ed. Universităţii din Bucureşti, Bucureşti, 2001, p. 25-40. 



  14

Selected references 

 

Bea, A., Ecumenismo nel Concilio, Ed. Massimo, Milani, 1968. 

Bel, Valer, Unitatea bisericii în teologia contemporană, Ed. Limes, Cluj-Napoca, 2003. 

Benga, Daniel Metodologia cercetării ştiinţifice în Teologia istorică, Ed. Sofia, Bucureşti, 2005. 

Berenger,  M. fils, Les Novelles de l�empereur Justiein, Tome I,  Metz: Lamort, 1811. 

Bergeron, Gaston M.  Reflections, on the missionary act, în Theology Digest, vol. IX (1961), nr. 3. 

Bisoc, Alois,  Preotul, identitate, misiune si formarea permanenta, Ed. Sapientia, Iasi, 2003. 

Boroianu, Dimitrie G.,  Drept Bisericesc canoanele sfintei biserici ortodoxe de răsărit aşezate pe 
probleme şi interpretări, Ed. Fundaţia Anastasia, Bucureşti, 2007. 

Branişte, Ene, Liturghiile romano-catolice în comparaţie cu cele ortodoxe, în Ortodoxia, an IX 

(1957), nr. 1. 

Idem, Liturgica specială, Bucureşti, 1980. 

Idem, Preoţia şi chipul preotului după Sfânta Scriptură, în Biserica Ortodoxă Română,  LXXXIII 

(1965), nr. 5-6. 

Idem, Vocaţia pentru preoţie, în Ortodoxia, XXXI (1979), nr. 2. 

Breton, Germain, Du Pape de Joseph de Maistre, Etude critique, Paris, 1931. 

Bria, Ion, Preoţie şi Biserică, în Ortodoxia, an XXV (1972), nr. 4. 

Idem, Dicitonar de teologie ortodoxă, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1994. 

Broscăreanu, Rene, Problema hirotoniei femeii, în Ortodoxia,  XL (1988), nr. 1. 

Idem, Taina Preoţiei în structura sacramentală a Bisericii, sub aspectul succesiunii apostolice, în 

Ortodoxia, an XL (1988), nr. 1. 

Bucevschi, O., Conştiinţa de sine a Bisericii, în Misionarul, IV (1932), nr. 2. 

Buga, Ion, Pastorala, Ed. International Scorpion, Bucureşti, 1992. 

Bujoreanu, Ioan M., Colecţiunea de legiuirile Românei vechi şi celei noi, vol. III, Bucureşti, 1885. 

Bulgakov, Serghei, Ortodoxia, Ed. Paideia, Bucureşti, 1997. 

Bumis, P. I., Consecinţele ridicărri anatemelor de către Roma şi Constantinopol, Atena, 1976. 

Burca, George, Rânduieli canonice privitoare la propovăduirea cuvântului lui Dumnezeu, în 

Mitropolia Moldovei şi Sucevei, an L (1974), nr. 3-4. 

Buzan Sever, Hirotonie şi hirotesie, în Ortodoxia., IX (1957), nr. 4. 

Buzdugan, C., Puterea sfinţitoare a preoţiei, în Mitropolia Moldovei şi Sucevei., L (1974), nr. 5-6. 

Cabie, R, La letter du pape Innocent I-er a Decentius de Gubbio (19 mars 416). Texte critique, 

traduction et commentaire, Coll. Bibliotheque de la Revue d�Histoire Ecclesiatique 58, Louvain, 

1973. 



  15

Cândea, Spiridon, Preoţia creştină în concepţia şi preţuirea Sfinţilor Părinţi ai răsăritului, în Altarul 

Banatului, an XLII (1992), nr. 7-9. 

Idem, Preoţi sau căsătoriţi sau celibatari, în MitropoliaArdealului., an VI  (1961), nr. 9-10. 

Caprioli, M., Celibato, în Dizionario Enciclopedico di Spiritualita, Roma, 1990. 

Idem, Il decreto conciliare. Storia, analisi, dottrina, II, Roma, 1990. 

Idem, La formazione dei sacerdoti nell�ultimo Sinod odei vescovi, în Di vita spiritual, nr. 44, 1990. 

Idem, Preoţia. Teologie şi spiritualitate, Ed. Sapientia, Iasi, 2003. 

Castano J. F., Il dirrito sacramentale, Roma, 1984-1985. 

Catehismul Bisericii catolice, part. I, Ed. Arhiepiscopiei Romano-catolice de Bucureşti, 1993 

Chiappetta, Luigi, Il codice di diritto canonico, part. II, cartea IV, Edizioni Dehoniane � Napoli, 1988. 

Chialda, Mircea, Melchisede- preot-rege din Salem, Caransebeş, 1940. 

Clement Romanul, Epistola către Corinteni, trad. Dumitru Fecioru, în Părinţi şi scritori Bisericeşti, 
vol. I, Bucureşti, 1979. 

Codex Juris Cononici, 1983, Libr.  Editrice Vaticana, 2000. 

Codul Canonic Catolic, Sapienţia, Iaşi, 2004. 

Colotelo, Dumitru M., Hirotonia în ritul liturgic bizantin, în Studii Teologice,  XXVII (1975), nr. 7-8. 

Coman, Ioan G, Organizarea sinodală a Bisericii ortodoxe în paralel cu cezaro-papismul catolic, în 

Studii Teologice, an II (1950), nr. 1-2. 

Idem, Preoţia după Sfinţii Părinţi ai primelor patru secole, în Mitropolia Olteniei, XXIV (1972), nr. 

1-2. 

Idem,  Sensul preoţiei la sfinţii părinţi, în Studii Teologice, 1949, nr. 9-10. 

Idem, Sublimul preoţiei creştine, Studii Teologice, VIII (1940), nr. 2. 

Congar, Yves, Le Concile, Deuxieme Session, Paris, 1964. 

Idem, Ministere et communion eclesiale, Paris, 1971. 

Idem, Ministeres et structuration de l�Eglise, în La Maison-Dieu, nr. 102, Ministeres et ordinations, 

1970. 

Conciliul Ecumenic Vatican II. Constituţii, decrete, declaraţii, Arhiepiscopia Romano catolică de 

Bucureşti, 2000. 

Constituţia despre liturghie � sacrosanctum Concilium, în vol. Conciliul Vatican II, Ed. 

Arhiepiscopiei Romano-catolice, Bucureşti, 1999. 

Costandache, Mihail,  Patriarhia şi demnitatea de Patriarh  în Biserica Ortodoxă, în Ortodoxia, an 

XVIII  (1965), nr. 2. 

Cristişor, Manea M,  Ierarhia principalelor scaune episcopale în Biserica veche, în Studii Teologice, 

an XV (1963), nr. 5-6. 



  16

Danca, Anton, Alter Christus � Consideraţii despre chemarea şi trăirea preoţească, Ed. Sapienţia, 

Iasi, 2001. 

Decret despre ecumenism � Unitatis redintegratio, vol. Conciliul Vatican II, Ed. Arhiepiscopiei 

Romano-Catolice, Bucureşti, 1999. 

Decret privind activitatea misionară a Bisericii � Ad Gentes, vol. Conciliul Vativan II. Ed. 

Arhiepiscopiei Romano-Catolice, Bucureşti, 1999. 

Decret privind slujirea şi viaţa preoţească � Presbyterorum ordinis, 2, vol. Conciliul II Vatican,  Ed. 

Arhiepiscopiei Romano-Catolice, Bucureşti, 1999. 

Deheleanu, Petru, Erezia primatului papal, în Ortodoxia, I (1949), nr. 2-3. 

Demian, Teodor,  Despre ierarhia bisericească, în  Jertfa Laudei, Arad, 1945.  

Denzinger H. şi C. Bannwart, Enchiridion symbolorum, definitiorum et  declarationum de rebus fidei 
et morum, Ed. Decima sexta et septima, Friburgi,  1928. 

Dicţionarul explicativ al limbii române, Editura Academiei, Bucureşti, 1984. 

Dictionnaire encyclopédie de la Theologie Catholique, vol. I, Paris, 1869. 

Dictionnaire Encyclopedique de la Liturgie, Vol. II, M-Z, sous la direction de Domenico Sartore et 

Achille M. Triacca, Turnhout, Belgium, 2002. 

Diehl, Ch., Buzance. Gradseur et decadence, Ed. Flammanion, Paris, 1934. 

Directorium ad ea quae a Concilio Vaticano Secundo de re Oecumenica promulggata sunt 
exsequenda, Vatican, 1967. 

Dragulin, Gheorghe, O replică ortodoxă din veacul trecut la infailibilitatea papală, în Ortodoxia, an 

XIII (1961), nr. 1. 

Dron, Constantin., Canoanele, canoane apostolice, Ed. 2, Vol I, Ed. Cărţilor Bisericeşti, Bucureşti, 
1933. 

Idem, Canoanele, sinoadele ecumenice, Ed. 2, vol.II, Ed. Cărţilor Bisericeşti, Bucureşti, 1933. 

Duchesne, L., Les premiers temps de l�etat pontifical, Ed. III, Paris, 1911. 

Dumea,  Claudiu, Sacramentele, curs de liturgică dactilografiată, Iaşi, 1986-1987. 

Idem, De ce nu se căsătoresc preoţii catolici, Ed. Arhiepiscopiei Romano-Catolice, Bucureşti, 1988. 

Dură, Nicolae V, Biserica crestina în primele patru secole. Organizarea şi bazele ei canonice, în 

Ortodoxia, XXXIV (1982), nr. 3. 

Idem, Consideraţii asupra dialogurilor teologice ale Bisericii Ortodoxe cu Bisericile: Romano-
catolia, Anglicana, Veche-Catolică, Orientală (Necalcedoniana) şi Luterană, în Ortodoxia,  XXXVII 

(1985), nr. 3. 

Idem, Dialogul teologic ortodox - romano catolic şi implcaţiile sale eclesiologice, în Mitropolia 

Banatului, 1986, nr. 1. 

Idem, Dipticele. Studiu istorico-canonic şi liturgic, în Studii Teologice, an. XXX (1977), nr. 9-10 

Idem,  Dispoziţii şi norme canonice privind administrarea Sfintei Taine a Botezului,  în Ortodoxia, 

XXXI (1979), nr. 3-4 



  17

Idem, Forme şi stări de manifestare a autocefaliei Bisericii Ortodoxe Române de-a lungul secolelor. 
Mărturii istorice şi canonice, în �Centenarul autocefaliei Bisericii Ortodoxe Române�, Ed. IBMBOR, 

Bucureşti, 1987. 

Idem,  Intâistătătorul în Biserica ortodoxă, în Studii Teologice, an XL (1988), nr. 1. 

Idem, Primatul papal în prespectiva dialogului orthodox-romano-catolic. Consideraţii eclesiologice, 

în Mitropolia Banatului, 1987, nr. 5. 

Idem, Rânduieli şi norme canonice privind Sinodul I Ecumenic, în Ortodoxia, an XXXIII (1981), nr. 

1. 

Idem, Le Régime de la synodalité selon la législation canonique, conciliaire, oecuménique, du I-Er 
millénaire, Ed. Ametist 92, Bucureşti, 1999. 

Idem, Relatile ecumenice actuale dintre Biserica Ortodoxa si Biserica Romano-Catolica si bazele lor 
eclesiastice, în Glasul Bisericii, XLII (1983), nr. 9-12. 

Enciclica patriarhilor orientali, anul 1723 art. 10, Moscova, 1848.  

Enciclica Patriarhilor ortodocsi de la 1848. Studiul introductiv, text şi introducere, în Biserica 

Ortodoxă Română, decembrie, 1935. 

Enciclica Pastor Aeternus în trad. englezã, H. Edward, The Vatican Council and its Definitions, New 

York, 1871. 

Enchiridion Vaticanum Vol. 4, Bologna: Edizioni Dehoniane 1973. 

Eusebiu de Cezareea, Istoria bisericească, Trad. Iosif, Mitropolit Primat, Bucureşti, 1896. 

Evdokimov, Paul, Vârsta vieţii spirituale , Ed. Christina, Bucureşti, 1993. 

Farahat, Kamal, Taina preoţiei în structura sacramentală a Bisericii sub aspectul succesiunii 
apostolice, în Ortodoxia, an XL (1988), nr. 1. 

Ferent, Eduard,  Teologia fundamentală a Sacramentelor, Ed. Arhiepiscopiei Romano-Catolice, 

Bucureşti, 2002. 

Floca, Ioan N., Canoanele Bisericii Ortodoxe, note şi comentarii, ediţia a III-a, Sibiu, 2005. 

Idem, Caterisirea în dreptul bisericesc orthodox, în Studii Teologice, an XXXIX (1987), nr. 5.  

Idem, Drept canonic ortodox, legislaţie şi administraţie bisericească, vol. II, Ed. IBMBOR, 

Bucureşti,  1990. 

Idem, Dispensa în dreptul bisericesc, în Studii Teologice, an VII (1955), nr. 1-2. 

Idem, Întâietate onorifică, întâietate jurisdicţională şi primat de jurisdicţie universală, în  Studii 

Teologice, an CIII (1989),  nr. 5-6. 

Floca, Ioan şi Sorin Joanta, Drept bisericesc, Vol. I, Sibiu, 2006. 

Fortino, F., The Cathilic � Ortodox Dialogue, în One în Christ, Vol. XVIII, nr. 3, 1982. 

Galeriu, Constantin, Exortaţia Apostolica � Gaidete în Domino, în Ortodoxia,  XXVI (1979), nr. 4. 

Idem,  Preoţia ca slujire a cuvântului, în Ortodoxia,  XXXI (1979), nr. 2. 

Galot, J., La motivation evangelique du celibate, în Gregorianum, nr. 53, 1972.  



  18

Găină, V.,  Admisibilitatea căsătoriei a dua a preoţilor din punct de vedere dogmatic, canonic şi 
practice, Cernăuţi, 1907. 

Găină, V.,  Temeiuri canonice ale constiintei ortodoxe, în Ortodoxia, XIV (1962), nr. 3. 

Gheorghiu, D., Introducere în sfintele cărţi ale Testamentului Nou, Cernăuţi, 1929. 

Gobet, L.  De l�origine divine de l�episcopat, Friebourg en Suisse, 1898. 

Goffi, T., L�integrazione affective dei sacerdoti, Brescia, 1967. 

Grigorie, Nazianz, Despre preoţie, trad. Pr. Dumitru Fecioru, în Biserica Ortodoxă Română, LXXV 

(1968), nr. 1-2. 

Guettee, Vladimir, Papalitatea schismatică sau Roma în raporturile sale cu Biserica răsăriteană, Ed. 

Apologeticum, 2005. 

Hanga, Vladimir, Principiile dreptului privat roman, Cluj-Napoca, 1989. 

Henri de Lubac, Meditaţie asupra Bisericii, Ed. Humanitas, Bucureşti, 2004. 

Hefele, Ch. J., Histoire des conciles d�apres les documente originaux, trad. H. Leclerq, Paris, 1908. 

Hopko, Th., Catholicity and Ecumenism, în St. Vladimir�s Theological Quarterly, vol. 17, nr. 1-2, 

1973. 

 Iana,  Constantin M, Dialogul ca mijloc de rezolvare a controverselor ivite în Biserica primelor trei 
veacuri, în Ortodoxia, XX (1968), nr. 4. 

Ioan, Papa Paul al II-lea, Adhortatio apostolica Christifideles laici, în Enchiridion Vaticanum 11, 

Bolognia, 1988. 

Ioan Gură de Aur, Despre Preoţie, trad. Pr. Dumitru Fecioru, Ed. Biserică Orodoxă, Bucureşti, 2004. 

Ichim, Dumitru, Problema celibatului preoţesc în Biserica romano-catolică, în Studii Teologice, 

1970, nr. 9-10. 

Iordăcescu, Cicerone Ierarhia cerească şi ierarhia bisericească, trad. din lb. greacă, Chişinău, 1932. 

Iosif, ep. Dunării de Jos, Scrisoare către pustnici la Guette, Papalitatea schismatică sau Roma în 
raporturile sale cu Biserica Orientală, vol. I, Bucureşti, 1880. 

Ivan, Iorgu, Abaterile papalităţii de la organizaţia canonică a Bisericii, în Ortodoxia, an VI (1954), 

nr. 4. 

Idem, Câţiva termini canonici. Înţelesul şi explicarea lor în dreptul bisericesc ortodox, în Studii 

Teologice, XLI (1989), nr. 4. 

Idem, Vârsta Hirotoniei Clericilor, în Biserica Ortodoxă Română, LV (1937), nr. 1-2. 

Jaquier, E.  La doctrine des douze Apotres et ses enseignements, Paris, 1891. 

Jurca, Constantin Eugen,  Explicarea Sfintei Taine a Preoţiei, în Mitropolia Banatului, XXXV (1985), 

nr.  5-6. 

Konstantinidis, Ch.,  Authority în the Orthodox Church, vol. III, nr. 2, London, 1981. 

Kung, Hans, Structures of the Church, trans. by S. Attanasio, Thomas Nelson and Sons, 1964. 



  19

La Visite de Sa Saintete le Pape Jean-Paul II au Patriarcat Oecumenique, în Episkepsis, an X (1979), 

nr. 221. 

L�Unite des Eglises Catholique et Orthodoxe, Interview du Cardinal Willwbrands, în La 

Documentation Catholique, an LXVIII (1971), nr. 1578. 

Lanne, Em., Les Secraments de l�initiation chretienne et la Confirmation dans l�Eglise d�Occident, în 

Irenikon, tom LVII, nr. 3, 1984. 

Laplane, M. Henri, Code de Droit Canonique annote, des commentaries de l� Universite pontificale 

de Salamanque,  Les editions du cerf et les editions Tardy, Paris, 1989. 

Launov Jean si  H. A. Moreton, Rome et l�Eglise primitive. La suprematie et l�infaillibilite papales 
aux premiers siecles, Paris, 1938. 

Leciyes, Joseph, Les Ordes mineurs en question, în La Maison-Dieu, Ministeres et ordinations, nr. 

102, 1970. 

Leon, Papa  XIII, Enciclica Satis cognitum, 29 iunie, 1896. 

Lexicon des kirchenrechts, Ed. Herder, Freiburg-Basel-Wien, 2004. 

L� Huillier, Peter, Dreptul Bisericesc la sinoadele ecumenice I-IV, Bucureşti, Ed. Gnosis, 2000. 

Lombardia, P., Codice di Diritto Canonico, Ed. Commentata, Roma, 1987. 

Lupu, Ştefan Ghid practic pentru elaborarea unei lucrări ştiinţifice în teologie, Ed. Sapienţia, Iaşi, 
2000. 

Manolache, Anca, Din problematica femenină actuală, în Mitropolia Banatului., nr. 7-8, 1985. 

Idem, Sfănta Taină a Hirotoniei, în Glasul Bisericii, XL (1981), nr. 3-5. 

Mansi, Collectio Conciliorum, VI, col. 672, traducere Teodor M. Popescu, în Biserica Ortodoxă 
Română, LIII (1935), nr. 11-12. 

Marga, Irimie, Ierarhia în epoca apostolică succesoare directă a lui Hristos, în Anualul academic,  

2003-2004, Sibiu. 

Marina, Eugen C., Despre preoţi şi diaconi în Sfintele Canoane, în Bisserica Ortodoxă Română,  
LXXXIII (1965), nr.11-12, p.1070. 

Martinică, Isidor,, Codul de Drept Canonic (latin). Principiile ecleziologico-canonice enunţate de 
Constituţia apostolică Sacrae disciplinae leges, în Anuarul Facultăţii de Teologie Ortodoxă. 
Universitatea Bucureşti, Ed. Universităţii din Bucureşti, 2001. 
Idem, Sacramentele Bisericii Catolice în Teologie, în cărtile Sfinţilor Părinţi şi în Dreptul Canonic, 

vol. II, Ed. Arhiepiscopiei Romano-Catolice, Bucureşti, 2003. 

Marmion, Columba, Hristos, Idealul preotului, Trad. Augustin Ciungan, Ed. Viaţa Creştină, Cluj 

Napoca, 2004. 

Mărturisirea de credinţă a Bisericii Ortodoxe, 1642, traducere de Alexandru Elian, Bucureşti, 1981. 

Message au Patriarche Athenagoras, în La Documentation Catheolique, an LII (1970), nr. 1555. 

Message au Patriarche Dimitrios, în La Documentation Catholique, nr. 3, 1985. 

Mihăiţă, Nifon,  Arhiepiscopul Târgoviştei, Ortodoxie şi ecumenism, Ed. Agora, Bucureşti, 2000. 



  20

Mihălţan,  Ioan,  Preoţia Mântuitorului Hristos şi preoţia bisericească, în Mitropolia Ardealului., 

1984, nr. 11-12. 

Idem, Preoţia mântuitorului Hristos şi preoţia bisericească, Ed. Episcopiei Oradiei, 1993. 

Milaş, Nicodim, Canoanele Bisericii Ortodoxe, Canoanele sinoadelor ecumenice,  Arad, 1934. 

Idem, Hirotonia ca piedică pentru căsătorie, Sibiu, 1907. 

Idem, Dreptul bisericesc oriental, Trad. Dim. I. Cornilescu si Vasile S. Radu, Tip. Guternberg, 

Bucureşti, 1931. 

Mircea, Ioan, Cei şaptezeci de ucenici ai Mântuitorului şi problema ierarhiei bisericeşti, în Studii 

Teologice, 1968, nr. 9-10. 

Idem, Preoţia harică si Preotia obştească, în Ortodoxia, 1979, nr. 2. 

Mitrofanovici, Vasile,  Liturghia Bisericii dreptcredincioase răsăritene, Cernăuţi, 1909. 

Moisescu, Iustin, Ierarhia bisericească în epoca apostolică,  Ed. Anastasia 2002. 

Molcut, Emil  şi Dan Oancea, Drept roman, Bucureşti, 1993. 

Moldovan, Ioan  Hirotonia femeii şi pozitia ortodoxă, în Ortodoxia, LI (2000), nr. 1-2. 

Moldovan, Ilie, Semnificaţia şi responsabilitatea slujirii preoţeşti după Sf.Apostol Pavel,  în 

Ortodoxia, 1979,  nr. 2. 

Molitfelnic, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1998. 

Montceaux, Paul,  L�apostolat de saint Pierre a Rome, a propos d�un livre recent, în Revue d�histoire 

et de literature religieuse, Ii-e serie, tom. I, 1910. 

Neaga, Nicolae, Facere, text şi scurte note explicative, Sibiu,  1945. 

 Nectarie, Sf.  de Eghina, Despre preoţie, Ed.  Sophia, Bucureşti, 2008. 

Ne vorbeşte Sfântul Ioan de Kronstadt, Ultimul Jurnal mai-noiembrie 1908, Ed. Egumeniţa, 2002. 

Nicolae, Mitropolitul Ardealului, Sfânta Taină a Hirotoniei sau Preoţiei, în Telegraful Roman, Sibiu, 

15 iulie 1973, nr. 27-28. 

Noailles, P. et A. Dain, Les Novelles de Leon VI le Sage, Les Belles Lettres, Paris, 1944. 

Papadopoulos, Hrysostom, Primatul papal al Romei. Studiu istoric critic, Ed. II, Atena, 1964 

Pârvu, Constantin,  Dreptul de devoluţiune, în Studii Teologice, VI (1964), nr. 7-8. 

Pathil, K., C.M.I., Problems and Prospects of Ecumenism Today, în The Living World (Lerala), vol. 

90, nr. 4, 1984. 

Paul, Jacques,  Biserica si cultura în Occident, vol. I, Trad. Elena Liliana Ionescu, Ed. Meridiane, 

Bucureşti, 1996. 

Petrescu, Teodosie, Cătălina Mititelu, Marian Vlad, Mădălina Stan, Omagiul Profesorului Nicolae V. 
Dură la 60 de ani, Ed. Arhiepiscopiei Tomisului, Constanţa, 2006. 

 Ostrogorskv, G., Geschichte des byzantinischen state, Munchen, 1940. 

Phidas, Vlassios, Droit Canon, Une perspective ortodoxe, Chambesy, Geneve, 1988. 



  21

Pintea, Dumitru, Câteva consideraţii cu privire la ierarhia bisericească în veacul apostolic, 

Mitropolia Banatului,  XXXVI, nr. 3, 1986. 

Pinto, Pio Vito, Commento al Codice di Diritto Canonico, prezentatione del Card. Mario Francesco 

Pom pedda,  Ed. Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano, 2001. 

Pitulescu, Ioan, Dictionar de termeni juridici uzuali, Bucureşti, 1996. 

Plămădeala, Antonie, Preotul în Biserică, în lume, în casă, Sibiu, 1996. 

Pocitan, Vasile,  Drept canonic, dupa prelegile Domnului Constantin Popovici, Cernauţi, 1896. 

Pop, Octavian, Jurisdicţia în dreptul bisericesc (parohială, episcopală, mitropolitană), Ed. Mirton, 

Timişoara, 2004. 

Popescu, Dumitru, Relaţiile dintre Biserica Ortodoxă Română şi Biserica Romano-catolică, în Studii 

Teologice, XXXI (1979), Nr. 5-10. 

Idem, Sfânta Taiăa a preoţiei. Ierarhia bisericească sacramentală, după Sfanta Scriptură şi Sfânta 
Tradiţie. Preoţia Obştească, în Ortodoxia, XLI (1989), nr. 1. 

Popescu, Orest, Istoria catehumenatului creştin, în Candela, VII (1888), nr. 8. 

Popescu, Simeon, Dezvoltarea primatului papal şi influenţa lui asupra creştinătăţei, Sibiiu, 1882.. 

Popescu, Teodor M, Îndrumări metodice de lucru pentru studenţii în teologie, în Studii Teologice, 

VIII (1956), nr. 7-8. 

Idem,  Cezaropapismul romano-catolic de ieri şi de azi, în Ortodoxia, III (1951), nr. 4. 

Idem, Netemeinicia primatului papal oglindită în operele unor mari ierarhi, în Ortodoxia, XVII 

(1965), nr. 2. 

Idem, Premisele primatului papal, în Ortodoxie, VII (1955), nr. 1. 

Idem,  Primii didascăli, Bucureşti, 1932. 

Idem, Primatul episcopului Romei în concepţia papalistă, în Ortodoxia, IV (1952), nr. 2. 

Popovici, Constantin, Fontânele şi Codicii dreptului bisericesc ortodox, Cernauţi, 1866. 

Popovici, Eusebiu,  Istoria bisericească universală, Vol. I, Bucureşti, 1925. 

Popovici, Iustin, Biserica Ortodoxî şi ecumenismul, Ed. Orthodox Kypseli, Tesalonic,1974. 

Pravila bisericească, numitaă cea mică, de la Govora în 1640, Tip. Academiei Romane, Bucureşti, 
1884. 

Pravila lui Matei Basarab (Pravila mare), Târgovişte, 1652. 

Prenter, R.,  Die Ordination der Fraien, Lutherisehes Verlagshaus, Berlin � Hamburg, 1967. 

Protopopescu, Toma D.,  Simonia din punct de vedere canonic, Bucureşti, 1900. 

Pufulete, Silviu P.,  Pedeapsa coborârii din treapta după canoanele Bisericii creştine, în Studii 

Teologice, XX (1968), nr. 7-8. 

Raguin, Yves, Celibat pentru timpul nostru, Trad. Manuela Chesches, Ed. Ars Longa, Iasi, 1998. 



  22

Rămureanu, Ioan, Arianismul. Sinodul I Ecumenic de la Niceea din 325, în Istoria Bisericească 
Universală, vol. 1, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1987. 

Idem, Primatul papal şi colegialitatea episcopală în dezbaterile conciliului al II-lea de la Vatican, în 

Ortodoxia, XVII (1965), nr. 2. 

Remete, George, Sfintele Taine, în contextul dialogului ortodox-lutheran, Ed. Reintregirea, Ed. II, 

Alba-Iulia, 2009. 

Reville, A. Les origines de l�episcopat, I, Paris, 1894. 

Rezus, Petru, Poziţia actuală a celor nemulţumiti de hotârările Sinodului IV ecumenic, Ortodoxia, III 

(1951), nr. 2-3. 

Rigal, J., Des communautes pour l�Eglise, Paris, 1981. 

Riquet, Michel, S. J., Le Pape heritier des pouvoirs de Pierre, în Tu es Petrus. Encyclopedie populaire 

sur la Papaute, Paris, 1934. 

Rus, Constantin, Conciliul I Vatican şi oficiul petrin. Poziţia canonicã a Bisericii Ortodoxe, în 

Teologia,  VI, nr. 3-4, Arad, 2002. 

Rusin, Jan,  Sfânta Taină a Hirotoniei şi validitatea ei în raporturile interconfesionale, în Ortodoxia, 

XXV (1973), nr. 3. 

Salachas, D., Il principio, della  Struttura sinodale delle Chiese oriental nella legislazione canonica 
antica, în Nicolaos, an VI (1978). 

Salma-Cazacu, Tatiana, Introducere în psiholingvistică, Bucureşti, 1968. 

Saltet, Louis, Les réordinations, Etude sur le sacrament de l�ordre, Paris 1907. 

Sava, Viorel, Taina Hirotoniei în ritualul liturgic ortodox şi în cel catolic, în Analele Stiintifice , Tom 

IV, Iaşi, 1997-1998. 

Salaville, S., L�unite de l�Eglise par la Papaute, în Tu  es Petrus, Encyclopedie populaire sur la 

Papaute, Paris, 1934. 

 Schmenann A., N. Afanasief şi N. Kouloumzin, The Primacy of Peter în the Orthodox Church, The 

Faith Press, 1973. 

Sesan, Valerian, Curs de drept bisericesc universal, Ediţie îngrijită de Dr. Milan �eşan, Cernăuţi, 
1942. 

Idem, Despre ortodoxie şi catolicitate  -  cercetări istorice, în Ortodoxie, XIII (1961), nr. 2. 

Idem, Modificarea legii şi statului pentru organizarea Bisericii ortodoxe române, Cernăuţi, 1936. 

Idem, Monotelismul. Sinodul VI ecumenic de la Constantinopol din 680-681. Sinodul II trulan din 
691-692, în Istoria Bisericească, Vol. 1, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1987. 

Simion, Sfântul al Tesalonicului, Despre Sfintele Hirotonii, cap. 196, trad. Toma Teodorescu, 

Bucureşti, 1865. 

Simeon, Sfântul Noul Teolog, �Întîia cuvântare morală�, trad. Dumitru Stăniloae, Filocalia, vol VI, 

Bucureşti. 

Simion, Sf.  al Tesalonicului, Tratat asupra tuturor dogmelor credinţei noastre ortodoxe, retip. Toma 

Teodorescu, Bucureşti, 1865. 



  23

Stan,  Liviu, Aspectele ignorate ale schismei, în Ortodoxia, VI (1954), nr. 2-3. 

Idem, Codificarea canoanelor, Ortodoxia, (1999), nr. 1-2. 

Idem, Contribuţii ale teologilor români în probleme de drept bisericesc, în Biserica Ortodoxă 
Română, LXXXI (1963),  nr. 3-4. 

Idem, Har şi jurisdicţie, în Studii Teologice, XXII (1970), nr. 1-2. 

Idem, Mirenii în Biserica, Studiu canonic-istoric, Sibiu, 1939. 

Idem, Poziţia laicilor în Biserica Ortodoxă, în Studii Teologice, XX (1968), nr. 3-4. 

Idem, Primatul adevărului înaintea oricărui alt primat, în Ortodoxia, XX (1968), nr. 1. 

Idem, Succesiunea  apostolică, în Studii Teologice, VII (1955), nr. 5-6. 

Idem, Tăria nezdruncinată a sfintelor canoane, în  Ortodoxia, XXII (1970), nr. 2. 

Staniloae, Dumitru, Din aspectul sacramental al Bisericii, în Studii Teologice, 1966, nr. 9-10. 

Idem, Fiinţa Tainelor în cele trei confesiuni, Ortodoxia, an VIII (1956), nr. 1. 

Idem, Ortodoxie şi romanism, Ed. Consiliului Arhiepiscopiei Sibiu, 1939. 

Idem, Sinteza ecleziologică, în Studii Teologice, 1965, nr. 5-6. 

Idem, Teologia Dogmatica Ortodoxă, Vol. III, Bucureşti, 1978. 

Statutului pentru organizarea şi funcţionarea Bisericii Ortodoxe Române. 

Stephanopoulos, R. G., Catholicity and Ecumenism, în St. Vladimir�s Theological Quarterly, vol. 17, 

nr. 1-2, 1973. 

Stickler, A. M., Evoluzione della disciplina del celibate nella Chiesa d�Occidente dalla fine dell�eta 
patristica al Concilio di Trento, în Sacerdozio  e celibate, Roma, 1975. 

Idem., Historia Juris Canonici Latini: Institutiones Academicae, vol. I, LAS, Roma, 1950. 

Soare, Gheorghe I.,  Forma de conducere în Biserică, Bucureşti, 1938. 

Idem, Temeiuri canonice pentru prerogativele patriarhului, inscrise în Statutul Bisericii Ortodoxe 
Romane,  în BOR, an. LXVII (1949), nr. 1-2. 

Idem, Temeiurile scipturistice ale distincţiei episcop şi presviter, Buzău, 1939. 

Şaguna, Andrei, Compendiu de drept canonic, ediţia a III-a, Sibiu, 1913. 

Idem, Compendiu de drept canonic al unei sfinte soborniceşti şi apostolniceşti biserici, Ediţia II, 

Sibiu, 1885. 

Theodorian, Mariu,  Drept canonic oriental, Ed. Voinţa naţională, Bucureşti, 1905. 

Tia, Teofil  Elemente de pastorală misionară pentru o societate pos-ideologică, Ed. Reintregirea, 

Alba-Iulia, 2003. 

Tixeront, J., Histoire des Dogmes, cartea I, Paris, 1924. 

Tissot, P. A., Les  douze livres du Code de l�empereur Justinien,  Tome premieir, Metz: Behmer, 

1807. 



  24

Uriarte, J. M., Ministerio sacerdotal e celibate, în Iglesia viva, nr. 91-92, 1981. 

Urs von Balthasar, Hans, La theologie de l�histoire, Ed. Plon, Paris, 1955. 

Vasilescu, Coman  Datoria preotului de a predica învăţătura creştină, Bucureşti, 1900. 

Vasilescu, E., Săvârşitorii cultului în diferite religii, în Glasul Bisericii, XX (1961), nr. 7-8. 

Verhelst, Chanoine F., Precis de Dogmatique, Bruxelles, 1930. 

Zarea A.,  Unele rânduieli canonice privitoare la episcopi, Glasul Bisericii, XXIV (1965), nr. 9-10. 

Zăvoianu, Corneliu,  Învăţătura despre ierarhia bisericească la Dionisie Pseudo-Areopagitul, în 

StudiiTeologice, 1978, nr. 9-10. 

Zuzek, I.,  La giurisdizione dei vescovi ortodossi dopo il Concilio Vaticano II, în La Civilta Cattolica, 

1971. 
 

 

 

 


